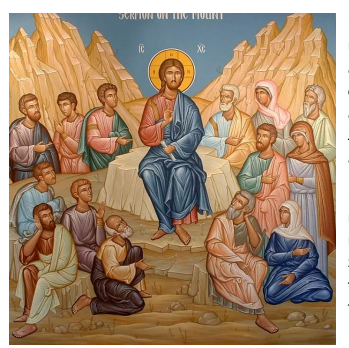
## Забота о земном и небесном.



Господь Иисус Христос в Нагорной проповеди говорит нам: «не заботьтесь и не говорите: что нам есть? Или что пить? Или во что одеться? Потому что всего этого ищут язычники, и потому что Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом. Ищите же прежде Царства Божия и правды Его, и это все приложится вам» (Мф. 6:31-33).

Как понимать слова Спасителя *«не заботьтесь»*? Разве только неверующим или людям неправославных исповеданий необходимо есть, пить и одеваться? Может быть, нам, православным христианам стоит жить только жизнью духовной, и совсем не заботиться о материальном, надеясь, что Бог нам его обеспечит?

Беден наш язык человеческий, поэтому слова «не за-

ботьтесь» в данном случае не выражают всего того смысла, который в них заложен Господом. Имеется в виду — не заботьтесь сверх меры, не превращайте необходимую заботу о материальном в бесконечные суетные попечения, не стремитесь к богатству. Не заботьтесь так, чтобы эта забота поглощала бы все ваше время и внимание, все ваши мысли и чувства, отвлекая от заботы по спасению души. Христианин не должен отказываться от забот о пище, одежде и о других материальных предметах, но не должен полагать эту заботу главной заботой в жизни. Нельзя делать культа из работы, вещей и заработка. Работа — важная, но не главная сторона нашей жизни. Святитель Феофан Затворник, толкуя приведенные слова Господа, пишет: «Этим не бездействие поощряется, а отсекается злая забота, которая ничего не прибавляет к делам и успеху в них, а только душу томит и сердце точит».

Что говорит нам Священное Писание о важности труда? Труд заповедан человеку Богом еще в раю, до грехопадения (Быт. 2:15), что подтверждено вновь при изгнании первых людей из рая (Быт. 3:19). Апостол Павел, обличая возникшие непорядки в среде фессалоникийских христиан, пишет: *«если кто не хочет трудиться, тот и не ешь»* (2 Фес. 3:10). Он же, в послании к Тимофею говорит: *«Если же кто о своих и особенно о домашних не печется, тот отрекся от веры и хуже неверного»* (1 Тим. 5:8).

В жизни есть главное и второстепенное. Говоря: «Ищите же прежде Царства Божия», Господь определяет нам главное в жизни, указывает нам главное направление, то к чему мы особенно должны стремиться, о чем особенно призваны заботиться. Как правильно понять данные слова? Где искать Царство Божие? Далеко искать не нужно, оно — в нас, как сказал Иисус Христос: «Царствие Божие внутрь вас есть» (Лк. 17:21). В каждом человеке есть образ Божий — доброе семя в нашей природе. В нем Богом заложены все добродетели, которые человек призван раскрывать и умножать в своей жизни. Заложены они у людей в разной мере, но заложены у всех. Чем более раскрываются добродетели в душе человека (а греховные страсти соответственно погашаются, уничтожаются), тем более его душа очищается, оздоровляется, и тем более в ней присутствует Царство Божие.

Таким образом, *искать Царства Божия* — значит стремиться к приобретению добродетелей: любви, веры, надежды, страха Божия, смирения, кротости, воздержания, целомудрия и других. То есть данное нам семя мы призваны вырастить в прекрасное древо. Если же семя не разовьется и погибнет, то душа наша попадет в плен зла и греха. Трудна борьба и не хватает в ней сил человеческих, потому — обращаться к Богу и Его Церкви, к молитве, богослужению, Таинствам Исповеди и Причащения. Очищение души от греха и возрастание в добродетелях происходит под воздействием Божией благодати в русле жизни по заповедям Христовым и участия в Таинствах Церкви.

Все что мы имеем материального – не вечно, когда-нибудь, раньше или позже, оно истлеет, исчезнет. Добродетели же – есть сокровища небесные, вечные (Мф. 6:20-21). Если мы приобретем их в жизни земной, то они будут с нами всю вечность.

К труду мы призваны не только для обеспечения наших материальных нужд, но, главное — во исполнение заповеди о любви к ближним (Мк. 12:31). Заботясь об обеспечении нужд семьи, родных, помогая бедным — человек заботится о своих ближних. При правильном отношении к труду — он становится средством, инструментом для приобретения главного в жизни. Правильным будет труд честный, добросовестный, ответственный, со смирением, терпением и молитвою, труд, направленный на что-то Богу угодное, на что-то полезное в жизни общества. Трудясь так, человек, по милости Божией, может раскрыть в себе бесценные небесные сокровища — добродетели. Итак, искать *Царства Божия* можно ежедневно, искать в самом себе, а одним из средств обнаружения и раскрытия Его является наш повседневный труд.

Материальный же плод труда — зарплата, урожай, одежда, построенный дом и другое, является не главным, но приложением к главному (к поиску *Царства Божия*). Данное приложение подается нам потому, что «*Отец ваш Небесный знает, что вы имеете нужду во всем этом*». Подается материальное нам в той мере, в какой нам, нашей семье, ближним это необходимо. Сверх необходимого не нужно искать: «*Имея пропитание и одежду, будем довольны тем*» (1 Тим. 6:8) — учит нас апостол Павел. Получая зарплату и другие материальные доходы мы должны помнить, что за их использование мы будем отвечать перед Тем, Кто нам их подал. Все материальные средства мы призваны использовать во славу Божию (1 Кор. 10:31) — вот истинное их предназначение.

Испытанием является как богатство, так и бедность. В первом случае важно устоять перед соблазном сытости, роскоши и комфорта, важно не потерять человечности, не забыть про помощь бедным, про добрые дела. Во втором – важно не озлобиться, не возроптать, не опуститься нравственно.

Святитель Игнатий Брянчанинов, толкуя рассматриваемое нами место Евангелия, пишет: «Господь воспретил суетные попечения, чтобы они не рассеивали нас и не ослабляли существенно нужного попечения о стяжании Небесного Царства... Возненавидев ненавистную Богу праздность, возлюби возлюбленный Богу труд, но души твоей не расслабляй пустой заботливостью... Чтобы ты был тверд душою и ревностен в деле спасения, Господь дал обетование доставлять тебе все, потребное для временной жизни... Своим Божественным Промыслом».

Подготовил чтец Андрей Мололкин, катехизатор.

Дорогие друзья! Пожалуйста, отнеситесь к церковному листку бережно. Если он станет вам или вашим близким больше не нужен – принесите его в церковную лавку.

Приветствуется копирование и распространение в просветительских целях. © 2018 Православный просветительский центр, г. Дюссельдорф <a href="mailto:praycenter.de">praycenter.de</a>